
 

349 

 

ОСНОВНЫЕ ПРИНЦИПЫ ПЕРЕВОДА «ТАРДЖУМАИ ТАФСИРИ 

ТАБАРИ» 

 

THE FUNDAMENTAL PRINCIPLES OF TRANSLATING TARJUMAT 

TAFSĪR AL-ṬABARĪ 

 

Гафарова Умеда/Таджикистан 

Аннотация. Статья посвящена рассмотрению художественного перевода 

как формы межкультурной коммуникации на примере персидского перевода 

«Тарджумайе Тафсири Табари», являющегося шедевром персидско-таджикской 

прозы. Анализируя особенности перевода данного произведения автор 

определяет его роль в установлении арабо-иранских межкультурных 

взаимосвязей. Автор приходит к такому выводу, что посредством перевода 

осуществляется коммуникация между людьми, представляющими разные 

культуры и говорящими на разных языках, т.е. возникает межкультурная 

коммуникация.  

Ключевые слова: Перевод, текст, коммуникация, язык, стиль, 

художественный перевод, культура. 

Abstract. The article is devoted to the consideration of literary translation as a 

form of intercultural communication using the example of the Persian translation of 

“Tarjumaye Tafsiri Tabari”, which is a masterpiece of Persian-Tajik prose. Analyzing 

the features of the translation of this work, the author determines its role in establishing 

Arab-Iranian intercultural relations. The author comes to the conclusion that through 

translation, communication is carried out between people representing different 

cultures and speaking different languages, i.e. intercultural communication arises. 

Keywords: Translation, text, communication, language, style, literary 

translation, culture. 

Переводческая деятельность ведет начальный отсчёт со времен глубокой 

древности. Сведений о переводческой деятельности до времен формирования 

Египта не имеется, поэтому начало истории перевода связывают с Древним 

Египтом. Именно в Древнем Египте, в 3000 году до нашей эры появилась 

письменность, и зародилась цивилизация, а сам язык этого древнего государства 

сформировался в IV тысячелетии до н.э. Жители Древнего Египта до завоевания 

Александра Македонского в основном имели переводческие коммуникации с 

Двуречьем: носителями шумерского и аккадского языков. После вторжения 

греков появилась потребность в переводчиках с греческого языка. Геродот – 

греческий историк, живший в V веке до н.э. в своих летописях писал, что в 

Древнем Египте существовало семь различных каст: жрецы, воины, коровьи 

пастухи, свинопасы, мелкие торговцы, кормчие и драгоманы (переводчики). Это 

свидетельствует о почтении и уважении, с которым в Древнем Египте 

относились к переводчикам. Также это еще раз доказывает, что Древний Египет 

имел многочисленнее международные связи. Первый переводчик, о котором до 

DOI: 10.5281/zenodo.18035790

https://doi.org/10.5281/zenodo.18035790


 

350 

 

наших времен сохранились достоверные исторические данные это – Анхурмес 

(2, 88).  

При коммуникации разноязычных людей необходим некий общий язык, 

который бы способствовал пониманию. В таких случаях возможным способом 

общения является перевод. Переводами с одного языка на другой люди 

пользуются давно, но следует отметить, что только в последние десятилетия 

процессы межкультурной коммуникации и перевода рассматриваются в тесной 

связи. Рассматривая эти процессы, не следует забывать, что основную роль в 

этих вопросах играет переводчик – человек, владеющий одним или несколькими 

иностранными языками, который обеспечивает межкультурную коммуникацию. 

Для обеспечения межкультурной коммуникации, переводчик в наши дни должен 

быть не только билингвом, но и «бикультурным». Перевод – не только 

лингвистическая, но и культурная коммуникация. Процесс перевода всегда 

подразумевает два аспекта – язык и культуру, так как они неразделимы. Язык не 

только выражает культурную реальность, но и придает ей форму. Смысл 

лингвистического элемента понятен только тогда, когда он согласуется с 

культурным контекстом, в котором употребляется. Переводчику при переводе с 

одного языка на другой необходимо связывать культурный контекст исходного 

текста и коммуникативного текста перевода. 

Диалог культур, цивилизаций и национальных литератур в современном 

мире является важным способом решения социальных проблем и достижения 

взаимопониманий тех понятий и ценностей, которые объединяют человечество. 

В частности, следует отметить, что культуры, имеющие давнюю историю 

взаимосвязи и взаимопроникновения в прошлом, всегда отдавали дань уважения 

достижениям друг друга и сохраняют тесные связи и по настоящее время. 

Как пишет, Каримова Ш. в своей монографии “Очевидно, что перевод 

художественного произведения с языка оригинала должен быть осуществлен до 

той степени тождества и экспрессивного восприятия, чтобы читатель не 

чувствовал, что материал является лишь переводом. Перевод поэзии в 

особенности является сложным. При переводе стихотворения переводчик 

должен стараться сохранить художественные образы, рифму и ритм, красивую и 

проникновенную мелодию, передать глубинную идею стихотворения. Также в 

процессе перевода следует учесть культурные, религиозные, языковые 

особенности, географическое положение, обычаи, этнические особенности 

текста оригинала” (3,122 ).  

Мансурова Зебунисо рассматривая особенности художественного 

перевода «Мисбах-аль-хидая ва мифтах аль-кифая» Изуддина Кашани, 

указывает на пять основных принципов перевода, которые  сформулировал 

французский писатель-гуманист  - Этьен Доле (1509-1546). По мнению Этьена 

Доле для выполнения хорошего перевода с одного языка на другой переводчик 

обязан придерживаться следующих принципов: 

1.Переводчик обязан полностью понимать суждение и мнение автора 

оригинала текста, но при этом он свободен в разъяснении непонятностей в 

тексте; 



 

351 

 

2. Переводчик обязан обладать на превосходном уровне обоими языками: 

оригинала и перевода; 

3. Переводчик обязан избегать изложения по стилю «в точь-в точь», то есть 

дословного перевода текста; 

4. Переводчик обязан использовать общепринятые и 

общеиспользуемые обороты речи;  

5. Переводчик обязан использовать ключевые слова для передачи 

правильного тона. 

Он повторяет свою теорию и дополняет её в своём труде «Эпистолия 

читателю», в котором излагает следующие три основных принципов перевода: 

- избегать дословного перевода; 

- попытаться достичь «дух» оригинала; 

- избегать личной интерпретации перевода путём изучения других версий 

и толкований перевода (4, 88). 

К примеру если обратиться к персидскому «Переводу Тафсира Табари» в 

основном состоит из двух разделов. Следует упомянуть, что оба раздела по своей 

стилистике отличаются друг от друга. Перевод аятов осуществлен традиционно, 

буквально и дословно, чем сохранена первозданность и их историческая форма, 

язык этого раздела лишен всего украшения, художественного вымысла и 

фантазии. Однако в разделе сказаний переводчики при повествовании сказаний 

и преданий позволили себе вольность и не стали ограничиваться буквальным 

переводом. Наряду с тем, что в этом разделе также  наблюдается влияние 

грамматики и морфологии арабского языка, в целом раздел сказаний выходит за 

рамки научного, без прикрас и фантазий перевода и уже входит в разряд 

литературных произведений. 

Следует только упомянуть, что  раздел толкования и повествования 

исторических сказаний и преданий «Та`рих Табари» Балами послужил важным 

источником и это обуславливает схожесть стилистических и художественных 

особенностей переводов обоих произведений и на это указывает Маликушшуара 

Бахор (1, 15-17). 

Своей активной литературной и переводческой деятельностью иранцы и 

таджики значительно обогатили арабскую науку и культуру, и, вошли в 

сокровищницу не только персидско-таджикской, но и обще мусульманской 

культуры. 

Ричард Фрай полагает, что «эту эволюцию (арабо-иранский ренессанс) 

можно считать удачной попыткой в освобождении ислама от арабской основы, 

правил и норм кочевой жизни, поскольку тем самым ислам был обогащен 

мировыми достижениями культуры, более совершенными чем он был раньше. 

Объединив воедино, Саманиды показали путь созидания и мира древнейших 

традиций с исламом. Позже вокруг отдалившегося исламского мира другие 

племена также пошли по этому пути» (3). 

Переводческая деятельность ученых Хорасана и Мавераннахра обогатила 

персидско-таджикскую литературу, ознакомив ее с великими творениями других 

народов, дотоле неведомыми поэтическими формами, новым арсеналом 



 

352 

 

выразительных средств, обладающих в единстве со всеобщей национальной 

спецификой и устойчивыми категориями тождества прекрасного и этического. 

И эта устремленность к знанию. И просвещению в мире ислама возвысила 

иранцев до высот предводителей в пространстве науки и культуры той эпохи и 

по убеждению Ибн Халдуна сделала «знаменосцами науки в исламе» (4). 

 В свою очередь, развитие переводческой деятельности открыло широкий 

доступ к мировой культуре, к историческим и духовным достижениям других 

народов, и тем самым способствовало расширению горизонтов мировосприятия 

общества в 1Х-Х вв., корни которого уходили в глубь национальной истории. 

Широкий круг общения и культурного взаимообмена, созданные  на этой основе, 

были крайне важны в исторической судьбе различных народов Востока и Запада 

и предвещали о преддверии событий поступательного характера в идейных 

поисках творцов литературы. 

Особенности данной исторической эпохи и специфики развития 

просвещения и науки, а также интеллектуальной жизни, которая 

стимулировалась литературой, культурой, были устремлены, в конечном счете, 

к гуманности, гармоническому развитию человеческой личности, торжеству 

разума, ибо закон истории – свершение на земле всего того, что на ней может 

быть.  

«Доверие к будущему», ставшее ведущей темой творчества поэтов и 

писателей, мысленно вводило их в сферы интеллектуальной жизни, сфер, 

казавшихся им «знакомыми», близкими, и они искали в них тот мир гармонии, 

мир, который искал каждый в персидском оазисе творений, над которым сияла 

звезда «Тарджумаи «Тафсири Табари» и бессмертного его автора, 

призывающего черпать целомудрие, мужество и надежду в восточной 

литературе, оберегающей все древнее, первоначальное, извечное в своих 

горизонтах и суметь снова «укрыться» от мрачной современности в недрах 

религиозно-этических канонов коранических сказаний и писаний, разгадывая 

символы устремленных ввысь слов этого божественного творения. В этот период 

«Тарджумаи «Тафсири Табари» указывала на многое, т.е. она удовлетворяла 

духовно-этические и эстетические потребности эпохи, указывая на 

родственность найденных в классической прозе религиозно-этических и 

нравственно-духовных мотивов, а главное, на новый художественный прием 

творчества, при рождении которого присутствовал сам автор «Тафсири Табари». 

Таким образом, посредством перевода осуществляется коммуникация 

между людьми, представляющими разные культуры и говорящими на разных 

языках, т.е. возникает межкультурная коммуникация. Создание благоприятных 

условий для процветания основных направлений науки и культуры стали 

стимулом развития переводческой деятельности в период правления династии 

Саманидов. Время это высоко ценится не только тем, что в нем процветает наука 

и культура, но и потому, что оно возвышает добро и внушает веру в торжество 

разума.   

 

 



 

353 

 

Литература: 

1. Бахор, Мухаммад Таки Маликушшуара, Стилистика, т.2, с.15-17 

2.Галеева Н.Л. Вестник ВГУ, Серия: Лингвистика и межкультурная 

коммуникация, 2007, №2, ч.1, стр. 88. 

3.  Каримова Шохона. Таджикско-арабские литературные связи в период 

независимости Таджикистана (1991-2021гг.). Канд. Дис., Душанбе, с. 122. 

4.Мансурова З. ««Мисбах аль-хидая ва мифтах аль-кифая» Иззуддина 

Кашани и его поэтика и стилистика». Канд.дис.-Душанбе, 2020. 

5.Широкова Д. И. Межкультурный аспект перевода художественных 

текстов / Д. И. Широкова. – Текст: электронный // Научное обозрение. 

Международный научно-практический журнал. – 2022. – № 1. 

 

Сведения об авторе: 

Гафарова Умеда Абдуллоевна, доктор филологических наук, профессор, 

главный научный сотрудник Научно-исследовательского Института 

гуманитарных наук Худжандского госуниверситета им. академика Б.Гафурова 

(Республика Таджикситан, г.Худжанд), e-mail: umedagafari1@mail.ru 

моб.телефон – 927808850. 

Information about the author: 

Gaforova Umeda Abdulloevna, Doctor of philology, Professor, Main 

Researcher of Human Research Institute, Khujand State University named after 

academician B.Gafurov (Khujand, Sughd Region, Tajikistan), mob.tel.: 927808850$E 

e-mail: umedagafari1@mail.ru. 

mailto:umedagafari1@mail.ru
mailto:umedagafari1@mail.ru

